
139

УДК 821.161.1:82ʼ06 DOI: 10.31249/chel/2022.03.10

Ин Юе
ИНТЕРТЕКСТУАЛЬНОСТЬ В ТВОРЧЕСТВЕ
В. ПЕЛЕВИНА: ТРАДИЦИИ КИТАЙСКОЙ

ЛИТЕРАТУРЫ И КУЛЬТУРЫÓ

Фуданьский университет, Шанхай, Китай,
Yingyue2000630@sina.com

Аннотация. Виктор Пелевин – один из известных русских писателей-
постмодернистов. Его произведениям присущи многие отличительные черты
постмодернизма, в том числе и интертекстуальность. В данной статье интертек-
стуальность творчества писателя рассматривается в рамках традиций китайской
литературы и культуры. Например, рассказ «СССР Тайшоу Чжуань» по сюжету и
структуре имеет тесную связь с новеллой китайского писателя Ли Гунцзо «Нань-
кэ Тайшоу Чжуань», роман «Чапаев и Пустота» отражает воззрения на время и
пустоту в рамках философии дзен, а роман «Священная книга оборотня» – пред-
ставления дзен-буддизма о природе и слове. Интертексты китайской литературы
и культуры не только придают творчеству Пелевина экзотический и эстетический
оттенки, но и способствуют отражению нигилистического мироощущения духов-
но потерянных русских людей в постсоветском обществе.

Ключевые слова: Виктор Пелевин; интертекстуальность; китайская лите-
ратура и культура; «СССР Тайшоу Чжуань»; «Чапаев и Пустота»; «Священная
книга оборотня».

Получена: 26.01.2022              Принята к печати: 07.06.2022

Ó Ин Юе, 2022.



Ин Юе

140

Ying Yue
Intertextuality in V. Pelevinʼs writings:

traditions of Chinese literature and cultureÓ

Fudan University, Shanghai, China,
Yingyue2000630@sina.com

Abstract. Victor Pelevin is one of the most famous Russian postmodern writers.
His works are marked by intertextuality and many other prominent features of post-
modernism. In this article, the intertextuality of the writerʼs works is studied within the
framework of traditional Chinese literature and culture. For example, the short story
USSR Taishou Zhuan has a close connection with another short story Nanke Taishou
Zhuan by Chinese writer Li Gongzuo in terms of plot and structure. The novel Cha-
payev and Void reflects the time and void view of Zen philosophy. Moreover, the novel
The Sacred Book of Werewolf reflects Zen Buddhism’s view of nature and Word. The
intertexts of Chinese literature and culture not only impart exotic features and aesthetic
values to Pelevin’s works, but also contribute to reflecting the nihilistic worldview of
the spiritually lost Russian people in post-Soviet society.

Keywords: Viktor Pelevin; intertextuality; Chinese literature and culture; USSR
Taishou Zhuan; Chapayev and Void; The Sacred Book of Werewolf.

Received: 26.01.2022                                                  Accepted: 07.06.2022

Введение

Виктор Пелевин является одним из выдающихся писателей-
постмодернистов современной русскоязычной литературы. Его
произведения обладают типичными постмодернистскими характе-
ристиками, такими как деконструкция, смешивание реального и
фантастического планов, а также интертекстуальность. Интертек-
стуальность занимает особое место: в произведениях Пелевина не
только обнаруживаются переклички c литературой и культурой
России, но и формируются отсылки к текстам китайской литерату-
ры и культуры.

Термин «интертекстуальность» был введен в 1967 г. теоре-
тиком постструктурализма Юлией Кристевой. По ее мнению, ин-
тертекстуальность является общим свойством текстов, в соответ-
ствии с которым разные тексты (или их части) могут ссылаться
друг на друга: «Всякий текст представляет собой пермутацию дру-

Ó Ying Yue, 2022.



Интертекстуальность в творчестве В. Пелевина:
традиции китайской литературы и культуры

141

гих текстов, интертекстуальность; в пространстве того или иного
текста перекрещиваются и нейтрализуют друг друга несколько
высказываний, взятых из других текстов» [Кристева, 2004, с. 136].
По словам Ролана Барта, «каждый текст представляет собой новую
ткань, сотканную из старых цитат. Обрывки культурных кодов,
формул, ритмических структур, фрагменты социальных идиом и
так далее – все они поглощены текстом и перемешаны в нем, по-
скольку всегда до текста и вокруг него существует язык» [цит. по:
Ильин, 1999, с. 207]. Таким образом, интертекстуальность является
одной из отличительных характеристик постмодернистского тек-
ста и часто присутствует в художественном творчестве современ-
ных писателей.

«Широко реализован в романах Пелевина постмодернист-
ский принцип интертекстуальности» [Кротова, 2018, с. 107]. При-
чем писатель часто обращает внимание на традиции культуры и
литературы Китая. Еще в 1990-е годы во время работы в журнале
«Наука и религия» Пелевин не только читал в русском переводе
китайскую философию Лаоцзы и Чжуанцзы, но и сам написал ста-
тью под названием «Восточный мистицизм». Неподдельный инте-
рес Пелевина к китайской истории, культуре и литературе вылился
в три его поездки в Поднебесную. Новые знания писателя способ-
ствовали интертекстуальной связи его творчества с традициями
китайской литературы и культуры [На Жэньхуа, 2019, c. 8]. При-
мерами могут служить такие его произведения, как рассказ «СССР
Тайшоу Чжуань», романы «Чапаев и Пустота» и «Cвященная кни-
га оборотня». В статье дается анализ интертекстуальной связи этих
произведений с традициями китайской литературы и культуры.

Интертекстуальная связь по сюжету и структуре (рассказ
«СССР Тайшоу Чжуань» и новелла «Нанькэ Тайшоу Чжуань»)

Рассказ «СССР Тайшоу Чжуань: китайская народная сказка»
Пелевин написал и впервые опубликовал в 1991 г. в журнале «Зна-
ние – Сила» [Пелевин, 1991]. В 2003 г. рассказ был переведен на
английский язык под названием Tai Shou Chuan USSR (A Chinese
Folk Tale). Не только название рассказа, но и сами его сюжет и
структура имеют прямую связь с новеллой «Нанькэ Тайшоу Чжу-
ань», которую написал китайский писатель эпохи Тан Ли Гунцзо.



Ин Юе

142

Сюжет новеллы Ли Гунцзо рассказывает о сне главного ге-
роя Чуньюй Фэня, который, находясь в алкогольном опьянении,
попадает в страну Хуайань и женится на принцессе. В течение по-
следующих 20 лет он занимает должность Нанькэ Тайшоу (намест-
ника Нанькэ), пользуясь славой и владея большим богатством, но
после поражения в одном из сражений и смерти жены-принцессы
теряет доверие императора. Чуньюй Фэня отправляют в ссылку на
родину из-за клеветы лукавых чиновников, плетущих интриги за
его спиной. Проснувшись, Чуньюй Фэнь понимает, что страна
Хуайань представляет собой муравейник под большой акацией
около его дома.

Новелла Ли Гунцзо «Нанькэ Тайшоу Чжуань» тесно связана
с социально-культурным контекстом танской династии. Как из-
вестно, даосизм в эпоху династии Тан пользовался большой попу-
лярностью. Он глубоко проник в духовную жизнь и простых лю-
дей, и чиновников того времени. Одна из основных идей даосизма
состоит в том, что человек является существом, которое можно
разделить на тело и дух. Но только даосский монах в религиозном
обряде может испытать отделение духа от тела и вхождение в эм-
пирей, а обычному человеку такое «духовное путешествие» [Ли
Сяо, 2019, c. 88] доступно разве что во сне. При танской династии
любили записывать и толковать сны. В таком контексте появилась
новелла «Нанькэ Тайшоу Чжуань», в которой Ли Гунцзо растолко-
вал сон чиновника по-своему.

Аналогичный сюжет можно увидеть в рассказе Пелевина
«СССР Тайшоу Чжуань». Главный герой, пьяный Чжан Седьмой,
спит в своем пустом амбаре. Во сне он попадает в Советский Союз
и внезапно превращается в высокопоставленного чиновника и да-
же верховного лидера страны. Но когда Чжан Седьмой хочет от-
крыть правду о том, что большинства улиц Москвы на самом деле
не существует, его снимают с должности и изгоняют. Проснув-
шись, он обнаруживает, что все это произошло во сне. Несколько
лет спустя, после распада СССР, Чжан Седьмой понимает, что Со-
ветский Союз был не чем иным, как муравьиной кучей в забро-
шенном танке, стоящем в его амбаре.

Рассказ «Нанькэ Тайшоу Чжуань» можно разделить на три
части: перед сном, во сне, после сна. Повествование «перед сном»
ведется о жизненном пути главного героя: его служба в армии, по-



Интертекстуальность в творчестве В. Пелевина:
традиции китайской литературы и культуры

143

теря должности из-за пьянства. «Во сне» главный герой попадает в
страну Хуайань и претерпевает взлеты и падения в карьере. «После
сна» он осознает иллюзорность богатства и знатности, начинает
исповедовать даосизм и вести аскетический образ жизни.

Трёхчастная структура рассказа Пелевина «СССР Тайшоу
Чжуань» повторяет структуру рассказа «Нанькэ Тайшоу Чжуань».
«Перед сном» главный герой Чжан Седьмой хочет избежать ин-
спекции председателя «Медного Энгельса» и прячется в амбаре.
«Во сне» он попадает в Советский Союз и становится верховным
лидером страны, но затем его отстраняют от должности. «После
сна» он осознает, что Советский Союз – это всего лишь муравей-
ник в заброшенном танке в амбаре. Не трудно заметить, что оба
произведения созданы по структурной линии «реальность – иллю-
зорность – реальность» с подчеркнуто подробным изображением
иллюзорного мира в снах главных героев.

Сюжет и структура обоих произведений основаны на сме-
шении реальности и иллюзии, которое достигнуто с помощью изо-
бражения состояния сна. Так, главные герои обоих произведений в
самом начале сна пребывают в недоумении, а потом совсем забы-
вают мир реальный и погружаются в иллюзорный. Таким образом,
писатели достигают смешения реальности и иллюзии. При этом
сны в этих произведениях имеют принципиально разные функции.
В реалистической новелле китайского писателя сон отражает ре-
альность феодального общества, где чиновники гонятся за властью
и выгодой [Чжоу Чэнмин, 1992, c. 34]. Тем самым автор критикует
страстное стремление феодальной интеллигенции к знатности и
высокому чину. А сон в рассказе Пелевина проявляет постмодер-
нистские характеристики, такие как абсурдизация и деконструк-
ция. Пелевин в своем рассказе деконструирует мифологию Совет-
ского Союза, в котором существовало множество политических и
социальных проблем: дефицит продовольствия и предметов пер-
вой необходимости, ложная государственная пропаганда, «слабо-
умие» и невежество советских чиновников.



Ин Юе

144

Интертексты буддийской культуры в романе
«Чапаев и Пустота»: дзенские взгляды

на время и пустоту

«Чапаев и Пустота» – это третий роман Виктора Пелевина,
опубликованный в 1996 г. и ставший сенсацией. Фрагментируя
свое повествование, Пелевин изображает растерянность и духов-
ный разлад главного героя Петра Пустоты, который перемещается
во времени, меняя роли: поэт-декадент, комиссар в отряде Чапаева
в 1919 г., псих в подмосковной психбольнице в 1991 г.

Сам Пелевин характеризует роман «Чапаев и Пустота» как
«первое произведение в мировой литературе, действие которого
происходит в абсолютной пустоте». Трудно не согласиться с мне-
нием критика Александра Гениса, утверждающего, что «Чапаев и
Пустота» – это первый в России дзен-буддистский роман [Генис,
1999, с. 232]. Ведь в этом романе обнаруживаются многие элемен-
ты буддизма.

Во-первых, в романе проявляется восприятие времени в
рамках дзен-буддизма, отличающееся от общепринятого представ-
ления, согласно которому время идет в одном направлении и ни-
когда не возвращается, независимо от человеческой воли. На од-
нонаправленной временной линии прошлое сменяется настоящим
и будущим, они четко разделены между собой и не смешиваются.
Вот почему и китайская, и русская пословицы гласят: не отклады-
вай на завтра то, что можно сделать сегодня. Время гонит человека
вперед, и человек теряет свободу и автономию. Однако взгляд на
время в рамках философии дзен утверждает, что время может идти
и вспять, что прошлое, настоящее и будущее могут быть одним
целым. Например, в Алмазной сутре（金刚经） написано, что ни
сердце прошлого, ни сердце настоящего, ни сердце будущего не
получишь [Ли Мань, 2016, с. 28]. Дзенское восприятие времени
помогает человеку освободиться от утилитаризма и достичь ду-
ховного состояния свободы.

Временна́я система романа Пелевина напоминает нам дзен-
буддистскую концепцию времени. В предисловии писатель, давая
ложную ссылку на слова председателя Буддийского фронта Пол-
ного и Окончательного Освобождения, отмечает, что его рукопись
была создана «в первой половине двадцатых годов в одном из мо-



Интертекстуальность в творчестве В. Пелевина:
традиции китайской литературы и культуры

145

настырей Внутренней Монголии» [Пелевин, 1996, с. 7]. Эти строчки
заставляют читателей задуматься о том, в каком времени находит-
ся главный герой: в 20-х или 90-х годах XX столетия? Где реаль-
ность и где иллюзия? Таким образом, Пелевин заимствует буддист-
скую концепцию времени, т.е. прошлое, настоящее и будущее у
него составляют неразделимое целое. При этом временна́я система
романа Пелевина имеет постмодернистский характер. Писатель
умышленно создает хаос, спутывая прошлое, настоящее и буду-
щее, и тем самым выражает постмодернистское мироощущение:
мир – тотальный хаос, в который человек погружается и оказыва-
ется совсем беспомощным. Как утверждает М.Н. Липовецкий, в
постмодернистских текстах «возникает горький образ экзистенци-
ального хаоса, перед которым всякое сознание обнаруживает свое
бессилие» [Липовецкий, 2006, с. 66].

В романе «Чапаев и Пустота» представлен концепт «пусто-
та», который имеет интертекстуальную связь с китайским дзен-
буддизмом. Носителем идеи пустоты в романе является Чапаев.
Он сплошными вопросами и софистикой пытается дать Петру по-
нять, что никакой реальности на самом деле не существует, что
сам мир является видéнием человека. Эта идея словно извлечена
из буддистского классического текста «Алмазная сутра» (金刚经):
«Как на сновидение, иллюзию, отражение пузырей, как на росу и
молнию, так следует смотреть на все деятельные “законы”»
(一切有为法，如梦幻泡影，如露亦如电，应作如是观) [Алмазная
сутра. Ваджраччхедика праджняпарамита сутра, 2022]. Под «дея-
тельными законами» подразумеваются все созданные ниданами
(因缘) – причинами и условиями – явления мира, будь то видимые
или невидимые. То есть их возникновение, существование, разви-
тие и исчезновение опираются на определенные причины и усло-
вия. Совокупность нидан приводит к возникновению разных явле-
ний, а рассеяние причин и условий приводит к их разрушению.
Таким образом, в буддизме все явления на свете оказываются ил-
люзорными, мимолетными и пустыми.

Мировоззрение Чапаева в романе Пелевина напоминает буд-
дийский взгляд на пустоту, о чем свидетельствуют и его слова:
«На самом деле нет ни воска, ни самогона. Нет ничего. И даже
этого “нет” тоже нет» [Пелевин, 1996, с. 355]. Это говорит о том,
что концепт «пустота» занимает центральное место в мировоззре-



Ин Юе

146

нии пелевинского Чапаева. С его точки зрения, не существует не
только материального мира, но и человеческого духовного мира
и эмоционального опыта, в том числе и самой пустоты. В этой
постмодернистской игре всякие ценности и смыслы отвергнуты
коренным образом.

Образ Чапаева напоминает образ Будды, на что писатель
много раз намекает в тексте. Например, софистические утвержде-
ния Чапаева в романе напоминают философские гимны-
четверостишия (偈诗) таких дзен-мастеров, как Хуэйнэн（慧能).
На вопрос Петра «Кто вы?» Чапаев сначала отвечает: «Не знаю», а
потом: «Я отблеск лампы на этой бутылке» [Пелевин, 1996, с. 357].
Таких примеров в романе немало. В девятой главе Чапаев расска-
зывает Петру историю о «глиняном пулемете», который является
мизинцем левой руки Будды Анагамы. «Он не тратил времени на
объяснения, а просто указывал на вещи мизинцем своей левой ру-
ки, и сразу же после этого проявлялась их истинная природа» [Пе-
левин, 1996, с. 364]. Но на что бы он ни указывал, все исчезает без
следа. Это показывает, что все в мире есть ничто и небытие. Чапа-
ев устраняет весь мир глиняным пулеметом и вводит Петра в «ус-
ловную реку абсолютной любви», сияющую «милостью, счастьем
и любовью бесконечной силы» [Пелевин, 1996, с. 367–368]. Дан-
ный сюжет совпадает с догматом буддизма, что все в мире в конце
концов обращается в пустоту, что сила Буддадхармы безгранична
и спасает все сущее.

Но все-таки концепт «пустота» в романе Пелевина отличает-
ся от его восприятия дзен-буддизмом. «Пустота» в философии
дзен – сложная концепция, в которой понимание природы вещей
делится на три этапа. На первом этапе человек способен познавать
объективное реальное существование, что можно образно выра-
зить так: «гора есть гора, вода есть вода». На втором этапе человек
начинает понимать, что все существование является иллюзией и
бесконечно изменяется, что не существует границы между про-
шлым, будущим и настоящим, и это можно образно выразить сле-
дующим образом: «гора – не гора, вода – не вода». А на третьем
этапе человек сознает, что «гора – все есть гора, вода – все есть
вода». Ведь человек постигает, что суть мира заключается в един-
стве противоположностей бытия и небытия, в которых пустота и
бытие переплетаются друг с другом. Вообще китайский дзен-



Интертекстуальность в творчестве В. Пелевина:
традиции китайской литературы и культуры

147

буддизм выступает против абсолютного отрицания реальной жиз-
ни, подчеркивая, что «закон Будды существует на земле, его надо
понять, а не отрываться от него» (佛法在世间，不离世间觉) [Ли
Мань, 2019, c. 51].

Пелевин заимствует взгляд философии дзен-буддизма на
пустоту, но в то же время переделывает его на постмодернистский
лад. Представление о пустоте в пелевинском тексте на самом деле
находится только на втором этапе «дзенского восприятия», т.е.,
«все существование является иллюзией». Как говорит главный ге-
рой Петр: «Все на свете – просто водоворот мыслей, и мир вокруг
нас делается реальным только потому, что ты становишься этим
водоворотом сам» [Пелевин, 1996, с. 352].

Очень интересной деталью в романе является рассказ Чапае-
ва Петьке о сне Чжуан Цзе. Эта деталь заимствована из древней
китайской книги «Чжуанцзы»（庄子), название которой происхо-
дит от имени великого китайского философа и основоположника
даосизма. По китайской легенде философ Чжуанцзы видит сон, в
котором он превращается в бабочку, которая свободно и весело
порхает по зеленой траве и даже забывает, что она была Чжуанцзы.
Проснувшись, философ не понимает, кто кому снился – бабочка
ему или он бабочке? Эта легенда намекает на то, что все в мире
связано с сознанием, и все, в конце концов, оказывается единым.
Чжуанцзы также подчеркивает равенство между человеческим и
нечеловеческим мирами, утверждая, что жизнь и смерть на самом
деле превращаются друг в друга. Но отношение Чжуанцзы к миру
и жизни далеко не пассивно. Он просто призывает вознести над
миром материальным мир духовный и найти в нем убежище.

В пелевинском тексте история о сне Цзе Чжуана рассказана
с иронией и юмором. Философ Цзе Чжуан превращается в комму-
ниста, который не в состоянии «взять в толк, то ли это бабочке
приснилось, что она занимается революционной работой, то ли это
подпольщик видел сон, в котором он порхал среди цветов» [Пеле-
вин, 1996, с. 248]. Когда его арестовали, он сказал, что он на самом
деле бабочка и «вовсе не за коммунистов». «Все, чем занимаются
люди, настолько безобразно, что нет никакой разницы, на чьей ты
стороне» [Пелевин, 1996, с. 249]. Здесь граница между сном и ре-
альностью полностью стерлась. Таким образом, Пелевин отрицает
не только смысл революции, но и смысл жизни. Это пессимисти-



Ин Юе

148

ческое и даже нигилистическое мировоззрение присуще «потерян-
ному поколению» России в переходное время после распада
СССР. Как утверждает М.Н. Липовецкий, одной из важнейших
характеристик «постмодернистской ситуации» в России является
«эффект исчезновения реальности как результат кризиса ценност-
но-идеологических оснований общества, стремительной инфляции
прежних мифов и верований» [Липовецкий, 2006, с. 53].

Нет необходимости перечислять здесь все буддистские эле-
менты, представленные в романе «Чапаев и Пустота»: они, как
жемчужины, вставлены в постмодернистскую мозаику, созданную
Пелевиным. А взаимодействие с буддистскими текстами придает
роману его уникальную эстетическую специфику.

«Священная книга оборотня»: взгляды философии
дзен-буддизма на природу и слово

«Священная книга оборотня» – шестой роман Виктора Пеле-
вина, написанный в 2004 г. Это произведение рассказывает о любви
между китайской лисой-оборотнем А Хули и русским полковни-
ком, волком-оборотнем Сашей. В романе присутствуют две повест-
вовательные линии: открытая линия – о встрече главной героини и
главного героя, их влюбленности и разлуке, и скрытая линия – о
развитии и углублении мыслей главной героини. В пелевинском
тексте содержатся многочисленные отсылки к китайской культуре:
китайские персонажи (Чжао Фейянь, Сунь-у-кун, книжник-
конфуцианец, даос-заклинатель, китайская философия «инь-ян»),
китайские предания о лисице и т.д.

Главная героиня А Хули в романе Пелевина символизирует
китайскую культуру. Ее имя «Хули» взято из китайского языка
狐狸 и в переводе означает «лиса». Лиса является распространен-
ным образом во многих китайских преданиях и литературных
произведениях, в которых она превращается в молодую красавицу,
искушающую мужчин и забирающую их энергию. В романе Пеле-
вина «Священная книга оборотня» А Хули – проститутка в Москве.
Используя свой пушистый хвост, она насылает наваждения на
мужчин-клиентов, чтобы забрать их энергию и остаться молодой и
красивой. А Хули имеет короткую память, поэтому она помнит
«только последние десять-двадцать лет, а все, что было раньше,



Интертекстуальность в творчестве В. Пелевина:
традиции китайской литературы и культуры

149

спит в черной пустоте» [Пелевин, 2004, с. 8]. Из этой пустоты она
может при желании извлечь любое воспоминание мучительным
усилием воли. Когда А Хули попадает под подозрение ФСБ, она
избавляется от неприятностей благодаря помощи молодого пол-
ковника, волка-оборотня Саши. Они безумно влюбляются друг в
друга. Но потом нежный поцелуй А Хули превращает Сашу в чер-
ную собаку. Пострадавший Саша слышит от А Хули легенду о
сверхоборотне и осознает себя сверхоборотнем. Но узнав возраст
А Хули, Саша не может принять такую большую разницу между
ними. В споре с Сашей А Хули постигает самую суть сверхобо-
ротня и исчезает в радужном потоке.

А Хули как представитель китайской (восточной) культуры
противостоит Саше как представителю русской (в данном случае
западной) культуры. Противостояние отражают различные цели
охоты. А Хули охотится на кур с целью включить себя в природу и
освежить душу. Благодаря охоте А Хули делается «хищным зве-
рем, свободным от добра и зла» [Пелевин, 2004, с. 181]. Иными
словами, достигаются идеальные взаимоотношения между челове-
ком и природой в соответствии с традицией китайской культуры.
Древнекитайские мудрецы стремились к «единству человека и не-
ба», т.е. к «гармонии между человеком и природой». Именно в це-
лях достижения духовной свободы и воссоединения с природой
охотится А Хули. В конце охоты она отпускает всех кур, что пока-
зывает отсутствие у нее утилитарной мотивации. Но Саша не в
состоянии этого понять. Он говорит ей: «…не надо этого делать.
Никогда»; «…ты не очень хорошо выглядишь. В смысле, когда
становишься… Не знаю. В общем, не твое это» [Пелевин, 2004,
с. 236]. Видно, что охота А Хули вызывает у Саши чувство отвра-
щения и недоумения.

«Охота» Саши коренным образом отличается от охоты
А Хули. Он обычно охотится на севере России, на вершине горы,
где ставят череп пестрой коровы. Саша превращается в волка, воет
и плачет, прося, чтобы череп дал нефть. По черепу катятся слезы и
падают в землю, и из-под земли выливается нефть. И все присут-
ствующие «выли и плакали о себе, о своей ни на что не похожей
стране, о жалкой жизни, глупой смерти и заветном полтиннике за
баррель» [Пелевин, 2004, с. 253]. А Хули растрогана до слез, но
охота не пробуждает в сердце Саши никаких чувств. Ведь он охо-



Ин Юе

150

тится с целью получить нефть. Он даже сам признается А Хули,
что он прагматик. Здесь пестрая корова символизирует русскую
землю, которая кормит человека. А охота Саши означает, что че-
ловек бесконечно берет у природы ресурсы для своей пользы и в
то же время остается безразличным к ней. Очевидно, Саша симво-
лизирует прагматизм, рационализм западной культуры, в которой
отношения между человеком и природой отчуждены и разорваны
[Вэй Мэнъин, 2020, c. 144]. Разные виды охоты в романе представ-
ляют собой столкновение и противоположность восточных и за-
падных взглядов на природу и жизнь, которые в конце концов
приводят к расставанию главных героев.

Концепт «пустота» тоже воплощен в этом романе. Напри-
мер, в конце романа, когда А Хули вспоминает свою любовь к
Саше, она называет свою любовь «счастливой пустотой в сердце».
В романе также упоминается, что 1200 лет назад А Хули, влекомая
прекрасной мелодией флейты, вошла в монастырь на Желтой горе
в Китае и там встретила Желтого Господина, который помог ей
осознать свои грехи и подарил ей «Священную книгу оборотня»,
чтобы она вошла в Радужный поток и стала сверхоборотнем. Диа-
лог между Желтым Господином и А Хули наполнен дзен-
буддистским смыслом. Желтый Господин как наставник спраши-
вает А Хули о ее понимании «Сутры Сердца» и тем самым наво-
дит ее на мысли о спасении и освобождении шести категорий, что
связано с буддистским понятием «шесть путей метемпсихоза»
(六道轮回). По буддистскому представлению, карма человека зави-
сит от совершенного им добра и зла, и соответственно существуют
шесть миров – мир богов, мир демонов, мир людей, мир живот-
ных, мир голодных духов и ад [Ян Вейчжун, 2007, c. 44].

Мнение Желтого Господина о слове также связано с идеями
дзен-буддизма. Он говорит А Хули, что «чем выше учение, тем
меньше слов, на которые оно опирается. Самые совершенные уче-
ния обходятся без слов и знаков» [Пелевин, 2004, с. 351]. А Хули
потом практикует это учение: когда Саша спрашивает, «что есть
истина», она отвечает молчанием. Это полностью соответствует
философии дзен-буддизма, согласно которой не нужно письменного
текста для восприятия истины (不立文字). Например, в буддист-
ском классическом тексте «Ланкаватара сутра» (楞伽经) написано,
что попытки выражать смысл словами, как и показывать пальцем



Интертекстуальность в творчестве В. Пелевина:
традиции китайской литературы и культуры

151

на луну, часто приводят к тому, что люди видят только палец, а
думают, что видят луну. Лучший способ – обойти палец и по-
смотреть прямо на луну [Ли Мань, 2019, c. 53].

Иными словами, в романе «Священная книга оборотня» Пе-
левин, опираясь на взгляды дзен-буддизма на природу, карму и сло-
во, рассуждает о вечных проблемах, таких как любовь, добро и зло,
моральное самосовершенствование, духовное освобождение и так
далее. Философские размышления писателя, вдохновленного ки-
тайским культурным наследием, придают его тексту мистическую
и фантастическую окраску.

Заключение

Связь творчества Пелевина с текстами китайской литературы
и культуры заслуживает внимания и осмысления. Писатель создает
свои тексты на основе текстов китайской культуры и философии и
с их помощью деконструирует историю и реальность России.
В его произведениях проявляется нигилистическое мироощущение
потерянного поколения в современном русском обществе и глубо-
кие размышления писателя о духовном спасении русского народа.

Уникальное понимание и толкование китайской культуры и
литературы Пелевиным также свидетельствуют о ценностях ки-
тайской цивилизации. Широкий спектр интертекстуальных пере-
кличек с китайской культурой расширяет эстетический потенциал
творчества Пелевина, обогащает его художественные образы и
создает экзотическую атмосферу. Читатели, не знакомые с китай-
ской культурой, поначалу, возможно, «блуждают» в постмодерни-
стском лабиринте текста, но по мере погружения в чтение полу-
чают удовольствие от необычного художественного мира.

Список литературы

Алмазная сутра. Ваджраччхедика праджняпарамита сутра / пер. с кит., примеча-
ния Е. Торчинова // OUM.RU. Здравый Образ Жизни [электронный ресурс]. –
2022. – 16.02. – URL: https://www.oum.ru/literature/buddizm/almaznaja-
pradzhnjaparamita-sutra/#track-226558

Вэй Мэнъин [魏梦莹]. Образ Китая в русской литературе Нового времени =
新时期俄罗斯文学中的中国形象 : [докторская диссертация]. – Харбин : Хэй-
лунцзянский университет, 2020. – 274 с.

https://www.oum.ru/literature/buddizm/almaznaja-pradzhnjaparamita-sutra/#track-226558
https://www.oum.ru/literature/buddizm/almaznaja-pradzhnjaparamita-sutra/#track-226558


Ин Юе

152

Генис А. Иван Петрович умер : статьи и расследования. – Москва : Новое литера-
турное обозрение, 1999. –  334 с.

Ильин И.П. Интертекстуальность // Современное зарубежное литературоведение
(страны Западной Европы и США) : концепции, школы, термины. Энциклопе-
дический справочник / ИНИОН РАН ; под ред. Ильина И.П., Цургановой Е.А. –
2-е изд., испр. и доп. – Москва : Интрада, 1999. – С. 204–210.

Кристева Ю. Избранные труды : разрушение поэтики / пер. с фр. Г.К. Косикова,
Б.П. Нарумова. – Москва : РОССПЭН, 2004. – 656 с.

Кротова Д.В. Современная русская литература. Постмодернизм и неомодернизм. –
Москва : МАКС Пресс, 2018. – 224 с.

Ли Мань [李满]. Окончательная расшифровка онтологии философии Дзэн =
禅宗存在论之终极解密 // Вестник Наньчанского педагогического института =
南昌师范学院学报. – 2019. – Т. 40, № 1. – P. 49–54.

Ли Мань [李满]. Окончательная расшифровка взгляда философии Дзэн на время =
禅宗时间观之终极解密 // Вестник педагогического института Шанграо =
上饶师范学院学报. – 2016. – Т. 36, № 1. – С. 27–43.

Ли Сяо [李霄]. Теоретическая конструкция и уникальное применение даосизмом
образа «сон» = 道教对“梦”意象的理论建构与另类应用 // Академический жур-
нал Лао-цзы = 老子学刊. – 2019. – № 1. – С. 88–95.

Липовецкий M.Н. Постмодернизм в русской литературе : агрессия симулякров и
саморегуляция хаоса // Человек : образ и сущность. Гуманитарные аспекты. –
2006. – № 1. – С. 52–82.

На Жэньхуа [娜仁花]. Об истоках творческих идей современного русского писателя-
постмодерниста В. Пелевина = 论当代俄罗斯后现代主义作家维·佩列文创作思想渊源 //
Сборник тезисов XII научной конференции аспирантов и II форума докторан-
тов по иностранным языкам и литературе =
第十二届研究生学术研讨会、第二届外国语言文学博士论坛论文集 / Институт иностранных
языков Сямэньского университета. – [Сямынь] : [Сямэньский университет],
2019. – С. 8.

Пелевин В. Священная книга оборотня. – Москва : Эксмо, 2004. – 384 с.
Пелевин В. Чапаев и Пустота. – Москва : Вагриус, 1996. – 399 с.
Пелевин В. CCCP Тайшоу Чжуань // Знание – Сила. – 1991. – № 5. – С. 86–89.
Чжоу Чэнмин [周承铭]. Переоценка идейной ценности «Нанке Тайшоу Чжуан» =
重新评估《南柯太守传》的思想价值 // Вестник восточного Синьцзяна =
东疆学刊. – 1992. – Вып. 3. – С. 34–38.

Ян Вейчжун [杨维中]. Взгляды буддизма на жизнь, смерть и судьбу =
佛教的生死观与命运观 // Мировая религиозная культура = 世界宗教文化. –
2007. – Вып. 2. – С. 43–45.



Интертекстуальность в творчестве В. Пелевина:
традиции китайской литературы и культуры

153

References

Almaznaja sutra. Vadzhrachchhedika pradzhnjaparamita sutra. Retrieved from
https://www.oum.ru/literature/buddizm/almaznaja-pradzhnjaparamita-sutra/#track-
226558

Wei, M. (2020). Xin shiqi eluosi wenxuezhong de Zhongguo xingxiang [The image of
China in Russian literature of modern age] (Doctoral dissertation). Harbin: Heilong-
jiang university.

Genis, A. (1999). Ivan Petrovich umer: Statʼi i rassledovanija. Moscow: Novoe literatur-
noe obozrenie.

Ilʼin, I.P. (1999). Intertekstualʼnostʼ. In I.P. Il'in & E.A. Curganova (Eds.), Sovremen-
noe zarubezhnoe literaturovedenie (strany Zapadnoj Evropy i SShA): koncepcii,
shkoly, terminy. Jenciklopedicheskij spravochnik (2th ed, corr., supl.) (pp. 204–210).
Moscow: Intrada.

Kristeva, Ju. (2004). Izbrannye trudy: Razrushenie pojetiki. Moscow: ROSSPJeN.
Krotova, D.V. (2018). Sovremennaja russkaja literatura. Postmodernizm i neomodernizm.

Moscow: MAKS Press.
Li, M. (2019). Chanzong cunzailun zhi zhongji jiemi [The ultimate decryption of Zen

ontology]. Nanchang shifan xueyuan xuebao, 40(1), 49–54.
Li, M. (2016). Chanzong shijianguan zhi zhongji jiemi [The ultimate decryption of the

Zen view of time]. Shangrao shifan xueyuan xuebao, 36(1), 27–32.
Li, X. (2019). Daojiao dui meng yixiang de lilun jiangou yu linglei yingyong [Taoism’s

theoretical construction and unique application of “dream” image]. Laozi xuekan,
2019(1), 88–95.

Lipoveckij, M.N. (2006). Postmodernizm v russkoj literature: agressija simuljakrov i
samoreguljacija haosa. Chelovek: Obraz i sushhnostʼ. Gumanitarnye aspekty,
2006(1), 52–82.

Na, R. (2019). Lun dangdai eluosi houxiandaizhuyi zuojia wei peiliewen chuangzuo
sixiang yuanyuan [On the origin of contemporary Russian postmodernist writer Pe-
levin’s writing ideas]. In Dishier jie yanjiusheng xueshu yantaohui dier jie waiguo
yuyan wenxue boshi luntan lunwenji [Proceedings of the 12th Postgraduate Aca-
demic Symposium and the 2nd Foreign Language and Literature Doctoral Forum]
(p. 8). Xiamen: School of Foreign Languages, Xiamen University.

Pelevin, V. (2004). Svjashhennaja kniga oborotnja. Moscow: Eʼksmo.
Pelevin, V. (1996). Chapaev i Pustota. Moscow: Vagrius.
Pelevin, V. (1991). SSSR Tajshou Chzhuanʼ. Znanie – Sila, 1991(5), 86–89.
Zhou, Ch. (1992). Chongxin pinggu nanketaishouzhuan de sixiang jiazhi [Reassess the

ideological value of Biography of Nanke Taishou]. Dongjiang xuekan, 1992(3), 34–38.
Yang, W. (2007). Fojiao de shengsiguan yu mingyunguan [Buddhist views on life,

death and destiny]. Shijie zongjiao wenhua, 2007(2), 43–45.

https://www.oum.ru/literature/buddizm/almaznaja-pradzhnjaparamita-sutra/#track-226558
https://www.oum.ru/literature/buddizm/almaznaja-pradzhnjaparamita-sutra/#track-226558



